
 

Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume IX | Ano IX | 2019 | Bauru-SP | 1 

 DO OLHAR COLONIZADOR AO OLHAR 

NEGRO: A TRANSFORMAÇÃO DAS 

REPRESENTAÇÕES FEMININAS NEGRAS NO 

CINEMA 

 

FROM THE COLONIZER’S GAZE TO THE BLACK GAZE: THE 

TRANSFORMATION OF BLACK FEMALE REPRESENTATIONS IN 

CINEMA 

 

Ana Laura Vasconcelos 
Bacharel em Publicidade e Propaganda (FIB Bauru)  

ana.vasconcelos@alunos.fibbauru.br 

 

Carina Cristina do Nascimento 
Doutora em Mídia e Tecnologia (FAAC Unesp-Bauru)  

E-mail: carina.nascimento@unesp.br 

 

Clara Picoloti 
Mestranda em Mídia e Tecnologia (FAAC Unesp-Bauru) e  

Bacharel em Publicidade e Propaganda (FIB Bauru)  

E-mail: picoloticlara@gmail.com 

 

Davi Bianchi 
Bacharel em Publicidade e Propaganda (FIB Bauru)  

davi.silva@alunos.fibbauru.br 

 

Isadora Tiritan 
Bacharel em Publicidade e Propaganda (FIB Bauru)  

isadora.alcantara@alunos.fibbauru.br 

 

 

RESUMO 

Este artigo analisa como a mulher negra é representada no cinema brasileiro e de 

que forma essas imagens são influenciadas por modelos estrangeiros, 

especialmente pelo cinema hollywoodiano. A pesquisa utiliza uma abordagem 

qualitativa baseada em análise fílmica e discursiva para identificar a presença de 

estereótipos, como a hipersexualização, a subserviência e a limitação de 

protagonismo. Também são observadas produções recentes que propõem novas 

narrativas e ampliam a presença de mulheres negras como agentes de suas 

histórias. Os resultados indicam que, embora ainda existam marcas fortes da 

lógica colonial, cresce o número de obras que valorizam a autoria negra e a 

construção de representações mais plurais. Conclui-se que o cinema é um espaço 

importante de disputa simbólica e que a transformação dessas imagens depende 

do fortalecimento de perspectivas negras no processo criativo. 
Palavras-chave: Mulher negra, Cinema brasileiro, Representação, Colonialidade, 

Feminismo negro. 

 

 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no 
Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, 
Davi Bianchi, Isadora Tiritan 

 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 2 

ABSTRACT 

This article analyzes how Black women are represented in Brazilian cinema and 

how these images are influenced by foreign models, especially Hollywood 

productions. The study uses a qualitative approach based on film and discourse 

analysis to identify recurring stereotypes, such as hypersexualization, 

subservience and the lack of protagonism. It also examines recent films that 

challenge these patterns and promote new forms of narrative and Black 

authorship. The results show that colonial logic still shapes many representations, 

but there is a growing number of works that expand the presence of Black women 

as subjects of their own stories. The study concludes that cinema is an important 

space of symbolic dispute and that transforming these representations depends on 

strengthening Black perspectives in audiovisual creation. 

Keywords: Black women, Brazilian cinema, Representation, Coloniality, Black 

feminism.

 

1 INTRODUÇÃO 

O cinema, mais do que uma forma de entretenimento, constitui-se como um poderoso 

dispositivo cultural e ideológico capaz de moldar percepções, identidades e imaginários sociais. 

Ao longo da história, as telas projetaram não apenas histórias, mas também visões de mundo, 

valores e hierarquias simbólicas. Nesse contexto, a representação da mulher negra no cinema 

brasileiro reflete e reproduz estruturas de poder que atravessam o campo social, político e racial, 

tornando-se um espaço central de disputa por visibilidade e significado (HALL, 2016). 

Ainda que nas últimas décadas tenha havido um crescimento significativo da presença 

de mulheres negras no audiovisual, seja diante ou atrás das câmeras, observa-se que essa 

inserção continua frequentemente condicionada a estéticas e narrativas controladas por uma 

lógica eurocêntrica e patriarcal. As personagens negras, quando não ausentes, são enquadradas 

dentro de papéis limitados, como o da empregada, da mulher hiper sexualizada ou da figura 

periférica. Essas imagens são resquícios de uma herança colonial que persiste na cultura visual 

brasileira, fortemente influenciada por modelos estrangeiros, sobretudo pelo imaginário 

hollywoodiano, que historicamente construiu a mulher negra como corpo subalterno, exótico 

ou cômico (HOOKS, 2014; COLLINS, 2019; FANON, 2008). 

Nesse sentido, a questão central que orienta este estudo é: como as influências 

estrangeiras moldam as representações da mulher negra no cinema brasileiro e quais são os 

reflexos culturais dessa influência? A partir dessa indagação, busca-se compreender de que 

forma o cinema nacional reproduz ou tensiona estereótipos herdados da indústria 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 3 

cinematográfica ocidental, e como tais representações interferem na construção de identidades 

e na formação do imaginário coletivo sobre a mulher negra. 

A compreensão das representações da mulher negra no cinema brasileiro exige 

reconhecer que a imagem nunca é neutra: ela é construída dentro de processos históricos, sociais 

e culturais que fortalecem determinados discursos ao mesmo tempo em que silenciam outros. 

Como aponta bell hooks (2014), o olhar é um ato político, e quem tem o poder de olhar – e de 

ser olhado – exerce também o poder de significar. No caso da mulher negra, sua imagem foi 

moldada por séculos de escravidão, colonialismo e racialização, que influenciaram 

profundamente a forma como seus corpos e subjetividades foram representados nas artes 

visuais e no cinema. No contexto brasileiro, essa construção imagética está ligada a uma 

estrutura de poder que articula racismo e sexismo, configurando o que autoras como Lélia 

Gonzalez (2020) e Sueli Carneiro (2003) identificam como um processo de dupla 

subalternização: ser mulher em uma sociedade patriarcal e ser negra em uma sociedade racista. 

O cinema, enquanto aparato cultural, historicamente reforçou essas hierarquias ao limitar a 

mulher negra a papéis sociais restritos e estereotipados. Tais representações são expressões do 

que Patricia Hill Collins (2019) denomina “imagens de controle”, símbolos que regulam o modo 

como corpos negros são percebidos e inseridos na vida social. O imaginário hollywoodiano, 

incorporado e reproduzido pela indústria cinematográfica brasileira, disseminou representações 

sociais como a “mulata hipersexualizada”, a “doméstica subserviente”, a “mãe forte e 

sofredora” e a figura periférica cujo papel é apenas sustentar o desenvolvimento narrativo das 

personagens brancas. Essas imagens não apenas reduzem a complexidade das mulheres negras, 

mas também interferem diretamente em como a sociedade interpreta, valoriza ou deslegitima 

suas identidades. A partir dessa perspectiva, torna-se fundamental analisar como essas 

construções simbólicas são incorporadas no cinema brasileiro, muitas vezes sem 

questionamento crítico, perpetuando uma colonialidade do olhar que naturaliza desigualdades. 

Apesar desse cenário, os últimos anos têm demonstrado uma crescente mobilização de 

cineastas, roteiristas e atrizes negras em prol da ressignificação dessas narrativas. A emergência 

de produções como Medida Provisória e a atuação política e artística de figuras como Taís 

Araújo e Zezé Motta evidenciam um movimento de ruptura com estereótipos cristalizados. Esse 

processo está inserido no que Grada Kilomba (2019) denomina de “descolonização do olhar”, 

que visa deslocar o lugar de fala hegemônico e permitir que mulheres negras assumam o 

controle de sua própria representação. Entretanto, mesmo com tais avanços, a influência 

estrangeira permanece significativa. A indústria hollywoodiana ainda impõe padrões de beleza, 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 4 

protagonismo e narrativa que servem como referência para o mercado audiovisual global, 

incluindo o brasileiro. Esse fenômeno produz tensões entre a busca por autenticidade cultural e 

a necessidade de atender às expectativas de um público acostumado a estéticas eurocentradas. 

Assim, compreender como o cinema brasileiro negocia essas influências é essencial para 

analisar a formação de imaginários sociais sobre a mulher negra. 

Outra questão central diz respeito à ausência. Não apenas à ausência de personagens 

negras, mas à ausência de complexidade, de subjetividade e de protagonismo. Muitas produções 

brasileiras contemporâneas ainda limitam a mulher negra a papéis secundários, o que reforça 

sua marginalização simbólica. A ausência, nesse caso, funciona como uma estratégia discursiva 

que revela as estruturas de poder presentes na indústria audiovisual. Quando a mulher negra 

não é vista, ela também não é imaginada e, portanto, continua sendo excluída dos espaços de 

cidadania simbólica. Ao mesmo tempo, a presença também pode ser problemática quando 

inserida dentro de narrativas que reproduzem lógicas coloniais. Filmes que colocam corpos 

negros em cena, mas sem questionar as hierarquias raciais presentes na sociedade, não 

promovem representatividade, mas sim tokenismo. A presença, por si só, não garante mudança: 

é preciso discutir como essa presença é construída, a partir de qual perspectiva e com quais 

objetivos. Nesse sentido, o cinema brasileiro constitui um território disputado entre a 

manutenção de estereótipos e a criação de novas narrativas que buscam dignidade, 

profundidade e potência para as mulheres negras. Investigar essa tensão é fundamental para 

compreender não apenas o cinema, mas o próprio tecido social do país. Como afirma Stuart 

Hall (2011), identidade é um processo em constante construção, formado a partir de 

representações que circulam culturalmente. Assim, as imagens produzidas pelo cinema têm 

impacto direto sobre como a sociedade lê o corpo negro feminino, como atribui valor e como 

legitima ou nega suas experiências. 

A análise crítica das representações da mulher negra no cinema brasileiro permite não 

apenas identificar os mecanismos de reprodução de desigualdades simbólicas, mas também 

reconhecer iniciativas que buscam romper com essas estruturas.  

Nesse sentido, o presente estudo pretende analisar criticamente as representações da 

mulher negra no cinema brasileiro contemporâneo, bem como, investigar as influências 

externas que configuram essas imagens e discutir o poder simbólico do cinema na produção e 

reprodução de sentidos sociais. O artigo se torna relevante pela urgência de compreender o 

papel do audiovisual na manutenção ou na ruptura das estruturas raciais e de gênero que 

permeiam a sociedade brasileira. Compreender a posição da mulher negra no cinema é observar 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 5 

também o acesso ao poder de narrar, de representar e de existir em um espaço historicamente 

negado, o espaço do protagonismo simbólico e cultural. Dessa forma, torna-se necessário 

compreender os Estudos Culturais e o Feminismo Negro, reconhecendo o cinema como campo 

de disputa ideológica e como instrumento de resistência. A partir dessa perspectiva, a análise 

se volta para produções nacionais que colocam a mulher negra em cena, buscando compreender 

tanto as permanências coloniais quanto as novas formas de autorrepresentação e emancipação 

narrativa. 

 

2 REFERENCIAL TEÓRICO 

 

 2.1 REPRESENTAÇÃO, IDENTIDADE E PODER 

Stuart Hall (1997) afirma que representar não é espelhar a realidade, mas sim produzir 

significados, onde vão se disputar lugares simbólicos dentro de uma estrutura de poder. 

Portanto, a representação de uma identidade no campo dos Estudos Culturais, coloca também 

em prática o exercício do poder, onde nenhuma produção de sentido é neutra. As imagens, as 

narrativas e os discursos, acabam por moldar o imaginário socialmente reconhecido definindo 

o que é legitimo dentro de uma cultura. Dentro desse contexto, é possível observar o cenário 

audiovisual sendo atravessado pela reprodução de imagens de controle de mulheres negras que 

são um reflexo da sociedade. 

Patrícia Hill Collins (2019) propõe o conceito de “matriz de dominação”, onde a raça, 

gênero, classe e sexualidade criam camadas que estruturam as formas de opressão. A partir 

disso, não é possível analisar as desigualdades de forma isolada e dessa forma podemos 

entender como essa matriz se aplica ao cinema. Quem detém o poder de narrar as realidades 

que vão permear o imaginário do público, acaba criando uma definição para determinados 

grupos, onde a representação da mulher negra acaba sendo controlada por grupos dominantes, 

e para romper com essa ideia é necessária uma política de autodefinição. A identidade então, é 

entendida como uma construção social e histórica, em que o estudo das representações da 

mulher negra no cinema brasileiro faz parte dessa disputa simbólica. Quem controla a narrativa, 

detém o poder de controlar uma hierarquia social, definindo quem ocupa o papel de protagonista 

e quem permanece silenciado. 

Stuart Hall (2016) argumenta que a construção da identidade é sempre um processo 

marcado pela diferença e pelo deslocamento. Identidades não são categorias fixas, mas posições 

produzidas dentro de sistemas discursivos. Essa ideia é fundamental para compreender como a 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 6 

mulher negra foi posicionada historicamente na cultura visual – não como sujeito de enunciação 

–, mas como objeto de representação. Quando a narrativa dominante define quem pode ser visto 

como “humano”, “belo” ou “civilizado”, ela estabelece fronteiras simbólicas que moldam 

profundamente o imaginário social. Assim, a representação de mulheres não-brancas no cinema 

não é apenas reflexo da realidade, mas parte ativa da produção de uma identidade que muitas 

vezes é negada, distorcida ou simplificada. Essa construção desigual de identidades se torna 

evidente quando analisamos como certos grupos controlam os meios de produção simbólica. 

Collins (2019) destaca que, dentro da “matriz de dominação”, embora todos os sistemas 

raça, gênero, classe e sexualidade  sejam interdependentes, eles não afetam todos os corpos de 

maneira igual. Mulheres negras ocupam a posição mais vulnerável nesse sistema e, por isso, 

têm sua identidade moldada por discursos que não foram produzidos por elas. No cinema, isso 

significa que personagens negras são frequentemente criadas para confirmar expectativas 

dominantes e não para expressar suas próprias subjetividades. Trata-se de uma violência social 

que limita não apenas a imagem, mas a possibilidade de existência plena dessas mulheres. 

bell hooks (2014) reforça essa crítica ao afirmar que a representação é também uma 

política do olhar. Quando grupos dominantes controlam o modo como mulheres negras são 

vistas, eles controlam também como essas mulheres irão se perceber. Esse domínio não opera 

apenas nas imagens explícitas, mas também nas ausências: quando mulheres negras não 

aparecem, ou aparecem apenas de forma estereotipada, sua identidade é reduzida a funções 

determinadas pelo olhar branco e patriarcal. Para hooks, resistir a esse processo exige um gesto 

político: o “olhar oposicional”, uma recusa crítica a aceitar as narrativas impostas. Esse olhar 

revela que representação e poder não são campos separados, mas domínios que se reforçam 

mutuamente. Hall (2016) complementa essa perspectiva ao afirmar que significados só existem 

em sistemas de relação; logo, uma imagem nunca significa apenas o que mostra, mas também 

o que esconde e o que sugere. Dessa forma, a ausência de mulheres negras como protagonistas 

no cinema brasileiro é, por si só, um mecanismo de poder. Invisibilizar é tão político quanto 

representar. O que está em jogo não é apenas a presença da mulher negra, mas a forma como 

ela é situada dentro da narrativa: como alguém que age ou alguém que é visto; como sujeito 

complexo ou como estereótipo repetido. Essa disputa pelos significados revela que a identidade 

negra feminina é sempre produzida dentro de relações assimétricas que precisam ser 

questionadas. 

A partir dessa perspectiva, a política de autodefinição proposta por Collins (2019) se 

torna essencial. Se a identidade é construída dentro de estruturas de poder, resistir a essas 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 7 

estruturas significa disputar narrativas. Quando mulheres negras passam a contar suas próprias 

histórias, elas rompem com o ciclo de representação colonial e afirmam novas possibilidades 

identitárias. No cinema, isso aparece na criação de personagens que expressam afetos, intelecto, 

conflitos e subjetividades complexas elementos que foram historicamente negados às mulheres 

negras. A autodefinição, nesse sentido, não é apenas um ato individual, mas uma ruptura 

política com séculos de dominação simbólica. 

Por fim, Fanon (2008) analisa como essas estruturas se internalizam. Quando o olhar do 

colonizador define a identidade do colonizado, esse sujeito passa a enxergar a si mesmo a partir 

da lógica dominante. Isso cria um processo de alienação que afeta profundamente mulheres 

não-brancas, que, ao longo da história, foram colocadas em posições de não humanidade. A 

representação cinematográfica participa desse mecanismo ao reforçar imagens que reafirmam 

hierarquias raciais e de gênero. Romper com essa alienação exige um movimento coletivo de 

reconstrução identitária um esforço que o feminismo negro e os Estudos Culturais1 buscam 

promover ao reivindicar representações mais plurais, críticas e emancipatórias. 

 

 2.2 FEMINISMO NEGRO E CRÍTICA À IMAGEM 

“Nenhum outro grupo na América teve sua identidade tão socializada fora da existência 

como as mulheres negras” (hooks, 2014, p. 9). A partir dessa afirmação, é possível observar 

como a experiência de ser uma mulher negra acaba por não encontrar voz na luta feminista 

dominada pela narrativa de mulheres brancas, e dentro da luta antirracista permeada pelo 

sexismo e dominada pela narrativa dos homens. O feminismo negro surge como um movimento 

teórico e político que questiona ambas lutas e cria um espaço para ouvir e estudar a voz das 

mulheres negras dentro de sua própria vivência, que se diferencia da vivência das mulheres 

brancas e homens negros, tendo opressões e pautas especificas. Esse silenciamento das vozes 

dessas mulheres acabou por criar no imaginário social categorias estigmatizadas de seu corpo, 

como a hiperssexualização supersexualizadas e a força de trabalho subserviente. 

 

1 ¹ Estudos Culturais: campo interdisciplinar de investigação que surge no Reino Unido a partir da década de 

1950, especialmente com o Centre for Contemporary Cultural Studies (CCCS), de Birmingham. Os Estudos 

Culturais compreendem a cultura como um espaço de disputa simbólica e política, no qual identidades, 

significados e relações de poder são produzidos, negociados e contestados. Esse campo analisa práticas culturais 

como mídia, cinema, linguagem e representação entendendo que elas não são neutras, mas atravessadas por 

ideologia, hegemonia e desigualdades sociais, conforme desenvolvido por autores como Stuart Hall. 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 8 

Hooks (2014) aponta sobre o “olhar oposicional”, ou seja, um gesto político que nos faz 

olhar criticamente para as imagens que representam os grupos sociais vulneráveis, dentro do 

cinema e das mídias visuais, para mais que assistir, questionar. A política da dominação cultural 

é o modo como Collins (2019) define como a mídia e o cinema mantem o racismo e o sexismo 

como estruturas de poder simbólico, ao adotar as imagens de controle em figuras como a 

“mammy”, “mulata” e a “supermulher”. Essas representações midiáticas tornam-se 

mecanismos ideológicos que legitimam a subordinação das mulheres negras, justificando as 

opressões sofridas pelas mesmas, sem promover mudanças ou reflexão sobre a situação de 

diversas mulheres negras. O feminismo negro propõe que não apenas haja uma discussão sobre 

esse tema, mas que exista uma reconstrução e narrativas, em que essas mulheres sejam vistas 

em sua pluralidade, subjetividade e humanidade, como protagonista de sua história e luta 

cotidiana. 

A partir dessa crítica, hooks (2014) destaca que a representação não é apenas uma 

questão estética, mas uma questão de sobrevivência política. Para ela, a construção de imagens 

negativas sobre mulheres negras não acontece por acaso: essas representações são produzidas 

para manter estruturas de dominação que se perpetuam por gerações. No cinema, isso significa 

que a ausência de protagonismo ou a presença restrita a papéis subalternizados reforça a ideia 

de que mulheres negras não possuem humanidade plena. Essa desumanização contribui para 

que a sociedade aceite naturalmente desigualdades de gênero e raça. 

Dentro desse cenário, Collins (2019) afirma que as “imagens de controle” não apenas 

refletem opressões, mas moldam expectativas sociais sobre o que significa ser uma mulher 

negra. Essas imagens funcionam como guias ideológicos que determinam como a sociedade 

espera que essas mulheres se comportem, quais papéis devem ocupar e quais limites não podem 

ultrapassar. No campo audiovisual, essas imagens orientam o olhar de diretores, roteiristas e 

produtores, influenciando a forma como a mulher negra aparece, fala e se movimenta nas telas. 

A crítica feminista negra, portanto, busca romper com esses modelos impostos e reivindicar 

novas formas de ver e representar. 

Stuart Hall (2016) contribui com essa discussão ao afirmar que representação é um 

processo no qual significado e poder estão profundamente entrelaçados, o que significa que a 

construção de imagens sobre mulheres não-brancas não é apenas uma reflexão da realidade, 

mas sim uma forma de produzir e legitimar hierarquias sociais. Quando imagens de controle 

são repetidas continuamente, elas criam um consenso cultural que passa a ser visto como 

“verdade universal”; e os espectadores acabam consumindo e reproduzindo visões negativas 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 9 

pois estão inseridos em um sistema simbólico estruturado. O feminismo negro, ao tensionar 

essas imagens, desafia a naturalização desse sistema. 

Fanon (2008), embora não trate especificamente do feminismo negro, contribui para 

essa reflexão ao discutir como o olhar branco molda a subjetividade de pessoas negras. A 

“alienação do olhar colonizado”, descrita por ele, também afeta profundamente as mulheres 

negras, que muitas vezes internalizam imagens negativas sobre si mesmas por estarem expostas 

constantemente à representação colonial de seus corpos. No cinema, essa alienação se manifesta 

quando a mulher negra se vê apenas em papéis inferiores, o que limita não apenas sua presença 

nas telas, mas também sua possibilidade de se imaginar como protagonista de sua própria vida. 

A crítica feminista negra, portanto, trabalha para reverter essa internalização, criando imagens 

que devolvam dignidade e humanidade às mulheres negras. 

Assim, a articulação entre hooks, Collins, Hall e Fanon revela que a crítica não se limita 

a denunciar imagens de controle, mas envolve um processo profundo de reconstrução política 

e subjetiva. O feminismo negro propõe novas estéticas, novos discursos, novas formas de existir 

nas telas e reivindica que a representação da mulher negra no cinema ultrapasse as imagens 

coloniais e racistas, abrindo espaço para narrativas que expressem pluralidade, afetividade, 

inteligência, complexidade e autonomia. Mais do que corrigir distorções, trata-se de construir 

novas possibilidades de futuro onde mulheres negras possam ver-se refletidas não como 

sombras de um passado opressor, mas como sujeitos completos de suas próprias histórias. 

 

 2.3 CINEMA, COLONIALIDADE E INFLUÊNCIAS ESTRANGEIRAS 

Nessa análise que envolve o racismo e sexismo, é preciso lembrar que a colonização dos 

povos, influenciou na lógica simbólica de inferiorização dos corpos negros. Frantz Fanon 

(2008), no seu livro Pele negra, máscaras brancas discute como o colonialismo impôs esse 

padrão, de forma violenta e genocida, criando o imaginário a partir da uma visão escravocrata, 

em oposição de um ideal branco, forçando os negros a se enxergarem dessa forma. Fanon 

(2008) chama de “alienação do olhar colonizado” a prática que manifesta a herança colonial 

através das câmeras e o olhar de quem as dirige, em que associam a mulher negra e seu corpo 

a sensualidade exótica, ausência de protagonismo e subserviência. Essa influência que foi 

importada e concretizada no cinema clássico de Hollywood é visto no Brasil, onde essas 

personagens são representadas como periféricas, eróticas ou invisíveis. Ao aderir o pensamento 

feminista negro da autora Praticia Hill Coolins (2019) para ressignificar e dar espaço a 

resistência dessa realidade dominante e opressora que mantem os mesmos estereótipos 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 10 

coloniais nos dias de hoje. É necessário, fazer com que as mulheres negras tenham suas próprias 

vozes, e dominem a narrativa sobre seus corpos e vidas. 

A crítica de Fanon (2008) ajuda a compreender como o cinema brasileiro herdou não 

apenas técnicas narrativas, mas também a lógica colonial que constrói a mulher negra como 

corpo a ser observado, e não como sujeito protagonista. Essa estrutura se fortalece porque, como 

aponta Hall (2016), a representação nunca é neutra; ela organiza significados dentro de um 

sistema de poder que decide quais identidades são valorizadas e quais permanecem à margem. 

Assim, quando o audiovisual brasileiro repete padrões herdados do cinema clássico – como a 

hipersexualização e a ausência de protagonismo – ele reafirma esse olhar colonizado que Fanon 

descreve como alienante. 

Além disso, bell hooks (2014) argumenta que a ausência de narrativas produzidas por 

mulheres negras mantém a lógica de subordinação que se reproduz historicamente. Para hooks, 

não basta apenas incluir mulheres negras na imagem; é preciso permitir que elas sejam agentes 

de seus próprios discursos. Essa crítica se articula diretamente com o cinema, pois muitas 

produções que aparentam “representar” mulheres negras, na verdade, reforçam hierarquias ao 

impedir que essas personagens expressem sua subjetividade ou escapem dos estereótipos 

herdados da colonização. 

Dentro desse cenário, a contribuição de Patricia Hill Collins (2019) torna-se essencial 

para pensar a resistência. Sua defesa da autodefinição aponta para a necessidade de romper com 

a lógica que define mulheres negras a partir de olhares externos. A política de autodefinição 

implica que as próprias mulheres negras produzam suas narrativas e ocupem posições de autoria 

no cinema, seja como diretoras, roteiristas ou protagonistas. Essa virada é fundamental para 

deslocar o olhar colonial que Fanon denuncia, substituindo-o por uma perspectiva que 

reconhece a humanidade, a pluralidade e a complexidade dessas mulheres. 

Assim, a combinação das reflexões de Fanon, hooks, Hall e Collins evidencia que a 

colonialidade permanece atuando no cinema brasileiro tanto nas imagens quanto na ausência 

delas. Questionar esses padrões significa transformar não apenas a superfície estética das obras, 

mas também suas estruturas de produção e de sentido. Quando mulheres negras assumem a 

palavra e a imagem, rompe-se o ciclo de repetição colonial que moldou seus corpos como 

objetos e suas histórias como silêncio. O cinema, nesse processo, torna-se espaço de disputa e 

também de reconstrução, onde é possível reconfigurar o imaginário social e produzir novas 

representações que não estejam ancoradas na violência simbólica da colonização. 

 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 11 

3 METODOLOGIA 

Essa abordagem metodológica dialoga com os Estudos Culturais e com o pensamento 

do feminismo negro, que compreendem a representação como um campo de disputa simbólica 

e política (HALL, 2016; COLLINS, 2019; HOOKS, 2014). A pesquisa se baseia em uma 

análise fílmica e discursiva, entendendo os filmes e livros como texto cultural que expressa e 

negocia ideologias, valores e relações de poder. O método utilizado é o da análise de conteúdo, 

articulado à análise fílmica, que permite observar como determinados sentidos são construídos 

visual e narrativamente. A investigação se apoia na leitura crítica das imagens, diálogos, 

enquadramentos e narrativas, observando como a mulher negra é representada e quais 

significados emergem dessas construções simbólicas. 

O corpo da pesquisa é composto por produções brasileiras das últimas duas décadas que 

apresentam mulheres negras em papéis relevantes, seja no protagonismo, na coadjuvância ou 

na autoria. Entre os filmes analisados, destacam-se: Que Horas Ela Volta? (2015), de Anna 

Muylaert; Ó Paí, Ó (2007), de Monique Gardenberg; Medida Provisória (2022), de Lázaro 

Ramos. A escolha desses títulos se justifica por apresentarem diferentes abordagens da mulher 

negra no contexto social e simbólico brasileiro, permitindo observar tanto a permanência de 

estereótipos quanto as tentativas de subversão e reconfiguração de imagens históricas. 

Os critérios de análise foram definidos a partir do referencial teórico dos Estudos Culturais e 

do feminismo negro, que compreendem a representação como um campo de disputa simbólica 

e política. Considera-se que imagens, narrativas e enquadramentos não são neutros, mas 

produzem significados atravessados por relações de poder (HALL, 2016). Dessa forma, os 

critérios buscam identificar como a mulher negra é posicionada dentro da narrativa fílmica, 

observando se ocupa lugares de protagonismo ou subalternidade, se possui voz, agência e 

poder de decisão, ou se é reduzida a estereótipos historicamente construídos. 

Além disso, a definição desses critérios dialoga com a noção de “imagens de controle”, 

proposta por Collins (2019), que aponta como determinadas representações são reiteradas 

para legitimar estruturas de dominação racial e de gênero. A análise considera, portanto, a 

presença ou ausência dessas imagens, bem como possíveis estratégias de ruptura, 

ressignificação ou resistência. Ao observar aspectos visuais, narrativos e discursivos, busca-se 

compreender de que modo o cinema brasileiro contemporâneo tanto reproduz quanto tensiona 

os modelos hegemônicos de representação da mulher negra. 

Os critérios de análise consideram: 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 12 

• A representação visual e narrativa da mulher negra (papéis, estética, linguagem 

corporal e enquadramentos); 

• A comparação com representações estrangeiras, especialmente os modelos 

hollywoodianos de feminilidade e negritude; 

• A presença e ausência de protagonismo, observando a agência, a fala e o poder 

de decisão das personagens; 

• O potencial de resistência das obras, analisando de que modo elas questionam 

ou reforçam a colonialidade do olhar. 

Dessa forma, a metodologia busca compreender o cinema como espaço de construção 

simbólica e disputa ideológica, articulando imagem, poder e identidade. Isso porque, conforme 

os Estudos Culturais e o feminismo negro, as imagens não apenas representam a realidade, mas 

produzem sentidos e organizam hierarquias sociais, definindo quem pode ser visto, ouvido e 

reconhecido como sujeito legítimo (HALL, 2016). A análise proposta visa não apenas mapear 

representações, mas também compreender o papel político do olhar e da narrativa na 

consolidação ou desconstrução das hierarquias raciais e de gênero no audiovisual brasileiro 

(COLLINS, 2019; HOOKS, 2014). 

Além das orientações metodológicas já apresentadas, este estudo se fundamenta na 

compreensão de que a análise de representações audiovisuais exige um olhar interdisciplinar, 

capaz de articular sociologia, estudos culturais, crítica cinematográfica e teorias feministas 

negras. Por esse motivo, a abordagem qualitativa adotada não se limita à descrição das imagens, 

mas busca interpretar os sentidos simbólicos, ideológicos e históricos que atravessam os filmes 

selecionados. 

A análise fílmica utilizada neste trabalho considera três dimensões principais: a 

dimensão visual, a narrativa e a discursiva. 

• A dimensão visual refere-se aos elementos da linguagem cinematográfica como 

os enquadramentos, iluminação, composição estética, cores e mise-en-scène que participam da 

construção simbólica da mulher negra. Esses aspectos revelam ideologias que muitas vezes se 

manifestam de forma sutil, por meio de escolhas técnicas que reproduzem hierarquias raciais 

ou reforçam a centralidade do olhar branco (white gaze). Assim, observar como a câmera se 

aproxima, enquadra ou marginaliza corpos negros é essencial para compreender a lógica 

estrutural presente nas obras (HALL, 2016; HOOKS, 2014). 

• A dimensão narrativa envolve a análise dos papéis desempenhados pelas 

personagens negras, sua relevância dentro da trama, seu arco dramático, agência e profundidade 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 13 

psicológica. Aqui, busca-se entender se essas personagens são apresentadas como protagonistas 

com subjetividade ou se permanecem relegadas a funções secundárias que reforçam 

estereótipos já consolidados no imaginário social brasileiro. O objetivo é identificar como os 

discursos sobre raça e gênero operam na própria estrutura narrativa dos filmes, entendendo a 

narrativa como um espaço de produção de significados e de hierarquias simbólicas (HALL, 

2016; COLLINS, 2019). 

• Já a dimensão discursiva considera o contexto sociocultural em que as obras 

foram produzidas, bem como os discursos que emergem das falas, silêncios, escolhas temáticas 

e tensões presentes no enredo. Esta etapa dialoga diretamente com os autores  Stuart Hall e 

Patricia Hill Collins, que compreendem representação como prática política e como 

instrumento de produção de sentido. Assim, a análise discursiva permite identificar tanto a 

reprodução de imaginários coloniais quanto eventuais movimentos de ruptura, resistência e 

ressignificação por parte das personagens e dos realizadores. 

Para garantir maior rigor metodológico, o corpus fílmico foi selecionado a partir de 

critérios específicos: obras que incluam mulheres negras em papéis relevantes, produções 

realizadas nas últimas duas décadas (período marcado por maior debate sobre 

representatividade e diversidade no audiovisual), filmes pertencentes a diferentes gêneros e 

origens de produção, contemplando tanto obras comerciais quanto independentes, narrativas 

que permitam observar a presença de influências estrangeiras (especialmente hollywoodianas) 

na construção das imagens de feminilidade negra. 

A leitura analítica de cada filme será realizada em múltiplas etapas, essa organização 

em múltiplas etapas se justifica pela compreensão de que o sentido das imagens e narrativas 

não se apresenta de forma imediata ou transparente, mas é produzido de maneira complexa e 

relacional. Conforme Stuart Hall (2016), a representação opera por meio de camadas 

discursivas que exigem uma leitura atenta e progressiva, capaz de articular elementos visuais, 

narrativos e simbólicos. Assim, a divisão da análise em etapas permite apreender tanto os 

padrões gerais quanto as especificidades das representações, evitando leituras superficiais ou 

descontextualizadas. 

Primeiro, procede-se a uma visualização exploratória, com o intuito de identificar temas 

recorrentes, padrões visuais e estruturas narrativas. Em seguida, realiza-se a segmentação das 

cenas que envolvem personagens negras, permitindo uma análise detalhada de como essas 

figuras são incorporadas ao universo diegético. Por fim, produz-se uma interpretação crítica 

que dialoga com o referencial teórico. Essa metodologia busca, portanto, articular teoria e 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 14 

prática, permitindo que o estudo vá além de uma descrição superficial das personagens para 

compreender as dinâmicas de poder que estruturam suas representações. Ao situar o cinema 

como um campo de disputa simbólica, a análise aqui proposta possibilita problematizar tanto 

as permanências coloniais quanto as emergentes estratégias de autoria negra, contribuindo para 

o avanço das discussões sobre raça, gênero e imagem no Brasil contemporâneo. 

 

4 ANÁLISE E DISCUSSÃO DOS RESULTADOS 

 

 4.1 HERANÇAS VISUAIS E NARRATIVAS COLONIAIS 

O cinema brasileiro carrega a marca de um passado colonial que ainda define a forma 

como a mulher negra é representada nas telas. As bases do audiovisual nacional foram moldadas 

por modelos estrangeiros, sobretudo os padrões hollywoodianos, que estabeleciam a 

branquitude como centro moral, estético e narrativo, relegando os corpos negros a 

representações de subalternidade, comicidade ou exotização (FANON, 2008; HOOKS, 2014; 

COLLINS, 2019). Stuart Hall (2016) lembra que toda representação é uma disputa de poder, e 

o olhar dominante determina quem tem o direito de falar e quem permanece silenciado. 

Para compreender essa lógica, é necessário voltar à própria origem do cinema mundial. 

Um marco histórico importante é The Birth of a Nation (O Nascimento de uma Nação, 1915), 

considerado um dos filmes mais influentes da história no que diz respeito à linguagem 

cinematográfica. Apesar disso, a obra glorifica a Ku Klux Klan e reforça estereótipos 

violentamente racistas, consolidando a imagem do negro como ameaça, violento ou incapaz. 

Assim, a estrutura técnica do cinema já nasce alicerçada em uma visão supremacista. Isso ocorre 

porque, como analisa Fanon (2008), o colonialismo estrutura os regimes de imagem e de 

representação, naturalizando a superioridade branca e a inferiorização dos corpos negros, lógica 

que é incorporada pelo cinema desde sua consolidação como linguagem dominante (HALL, 

2016). Essa visão se espalhou pelo mundo junto com a hegemonia hollywoodiana (HALL, 

2016; FANON, 2008). Esse imaginário atravessa fronteiras, tornando-se referência estética para 

diversas cinematografias nacionais, inclusive a brasileira. 

Essa mentalidade persiste de forma explícita e sutil. Frantz Fanon (2008) argumenta que 

o colonialismo impôs uma “alienação do olhar”: o negro é visto pela ótica do outro, reduzido a 

estereótipos, e raramente reconhecido como sujeito. Isso aparece nos papéis tradicionalmente 

atribuídos às mulheres negras no cinema brasileiro: a empregada doméstica sempre leal, a figura 

cômica que alivia tensões, ou a “mulata” hipersexualizada. Personagens como Tia Nastácia, por 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 15 

exemplo, expressam esse imaginário: a mulher negra é retratada como força de trabalho, afeto 

e subserviência, mas nunca como protagonista de sua própria história. Essas imagens 

naturalizam desigualdades e reforçam a posição subalterna atribuída aos corpos negros. 

Historicamente, a mulher negra foi um corpo a ser olhado, mas raramente o sujeito que 

olha. bell hooks (2014) discute isso ao propor o conceito de “olhar oposicional”, um ato político 

que reivindica o direito de devolver o olhar, recusando o enquadramento imposto pelo olhar 

branco. É nesse contexto que filmes como Que Horas Ela Volta? (2015), Ó Paí, Ó (2007) e 

Medida Provisória (2022) se tornam tão relevantes: eles confrontam a herança visual colonial 

e deslocam o olhar para o interior das experiências negras. Esses filmes não apenas mostram a 

mulher negra nas telas; eles reposicionam sua perspectiva, dando-lhe autoridade narrativa. 

Que Horas Ela Volta? (2015) revela como a estrutura da casa grande sobrevive na 

sociedade brasileira contemporânea. Ó Paí, Ó (2007) traz a potência da coletividade negra em 

Salvador, valorizando a cultura, a música, o território e a alegria cotidiana como formas de 

resistência. Já Medida Provisória (2022) evidencia o corpo negro como existência política, 

denunciando a violência do racismo estrutural. Juntos, esses filmes mostram que, apesar dos 

avanços, ainda convivemos com um sistema que continua reproduzindo padrões coloniais e que 

só recentemente começou a ser tensionado de forma mais explícita. 

 

 4.2 RESSIGNIFICAÇÕES E RESISTÊNCIAS 

Nos últimos anos, o cinema brasileiro tem reagido, propondo novas formas de narrar a 

experiência negra. Filmes como os citados colocam a mulher negra não mais como figura de 

fundo, mas como sujeito político que questiona a subalternidade. Essa mudança é resultado de 

dois movimentos principais. 

O primeiro movimento é o avanço do cinema negro contemporâneo, que retoma a 

narrativa pelas mãos de quem vive a experiência racial. A autoria negra, diretores, roteiristas, 

atrizes, se torna uma ferramenta direta de resistência. Em Medida Provisória (2022), a direção 

de Lázaro Ramos transforma a simples existência negra em um gesto político. A distopia do 

filme denuncia a continuidade das violências coloniais, mas também propõe uma imaginação 

de futuro construída por corpos negros. bell hooks (2014) afirma que ver-se na tela é um ato de 

insurgência, e o “olhar oposicional” aparece aqui como ferramenta estética e política. 

O segundo movimento ocorre no cinema tradicional, que começa a tensionar estruturas 

raciais sem, necessariamente, ser um cinema negro. Em Que Horas Ela Volta? (2015), a filha 

da empregada rompe barreiras simbólicas e expõe o desconforto da elite quando uma jovem 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 16 

negra ocupa espaços historicamente interditados. Ó Paí, Ó (2007) celebra a cultura negra com 

alegria, comunidade e estética própria, mostrando a força da coletividade como resistência aos 

sistemas que tentam controlar e limitar corpos negros. A obra confere centralidade a 

personagens que, em outras narrativas hegemônicas, seriam secundários. 

Assim, a resistência no cinema brasileiro acontece de duas formas: pela autoria negra, 

que assume o controle da produção da imagem, e pela narrativa, que força o cinema tradicional 

a reconhecer e expor formações de poder. Sueli Carneiro (2003) explica que a libertação só 

acontece quando o olhar negro é agente da própria história. É exatamente essa transformação 

que começa a ganhar força nas telas. 

 

 4.3 REFLEXOS CULTURAIS E SIMBÓLICOS 

A representação da mulher negra na tela vai além da arte: ela interfere diretamente no 

imaginário social, moldando percepções, expectativas e valores. O audiovisual é um campo de 

poder simbólico, e quem controla a imagem controla também quem é reconhecido como sujeito 

completo, uma vez que a representação produz significados e legitima hierarquias sociais 

(HALL, 2016; COLLINS, 2019). 

Em Que Horas Ela Volta? (2015), os conflitos domésticos revelam a estrutura racial 

brasileira e a permanência do olhar branco que delimita espaços. Em Ó Paí, Ó (2007), a força 

coletiva e a celebração cultural tornam-se estratégias de sobrevivência e afirmação identitária. 

Já Medida Provisória (2022) transforma a existência negra em disputa direta contra o 

apagamento racial. Em todas essas obras, o corpo negro deixa de ser apenas trabalho ou desejo 

e passa a ser sujeito de pensamento, criação e futuro. 

Grada Kilomba (2019) lembra que “falar é um ato político”, e no cinema essa fala 

acontece pela imagem. Quando a mulher negra ocupa o centro da narrativa, o imaginário social 

se desloca: novas possibilidades de existir são criadas, e as estruturas coloniais começam a ser 

tensionadas, nesse sentido, a representação deixa de ser “meramente ilustrativa” e se torna 

resistência. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

A análise das representações da mulher negra no cinema brasileiro revela que o 

audiovisual é, simultaneamente, palco de opressão e de resistência. Embora ainda marcado por 

heranças coloniais e estruturais que limitam a presença negra por décadas, o cinema 

contemporâneo mostra sinais crescentes de ruptura. 



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 17 

Que Horas Ela Volta? (2015), Ó Paí, Ó (2007) e Medida Provisória (2022) demonstram 

que a presença da mulher negra no cinema não se resume à representatividade: trata-se de uma 

disputa por poder simbólico, memória e identidade. Cada filme traz uma forma distinta de 

resistência, seja pela transgressão de espaços, pela celebração da cultura negra ou pela denúncia 

explícita da violência racial. 

Apesar dos avanços, o cinema brasileiro ainda reproduz velhas hierarquias sociais. A 

inclusão de personagens negras sem mudanças na autoria mantém a mesma lógica estrutural. É 

por isso que o pensamento de Robin DiAngelo (2018) é essencial: não basta não ser racista; é 

preciso ser ativamente antirracista. A indústria precisa assumir compromisso real com a 

desconstrução das estruturas que distribuem poder de forma desigual, ampliando o espaço para 

narrativas guiadas por olhares negros. 

Ao final, a luta por imagens justas é também uma luta por justiça social. O cinema 

brasileiro só se transformará verdadeiramente quando reconhecer que contar histórias é um ato 

político e que a mulher negra tem o direito inegociável de narrar as suas. 

 

REFERÊNCIAS  

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: A situação da mulher negra na América Latina a 

partir de uma perspectiva de gênero. In: Revista Geledés, São Paulo, 2003. 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política 

do empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019. 

DIANGELO, Robin. Não Basta Não Ser Racista, Sejamos Antirracistas. Tradução Marcos 

Marcionilo. São Paulo: Faro Editorial, 2018. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 

EDUFBA, 2008. 

GOMES, Nilma Lino. Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolos da identidade negra. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 

diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.  

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2011.  

HALL, Stuart. Cultura e Representação. Tradução de Daniel Miranda e William Oliveira. Rio 

de Janeiro: PUC-Rio; Apicuri, 2016.  

HOOKS, bell. Não sou eu uma mulher? Mulheres negras e feminismo. Tradução livre para a 

Plataforma Gueto, 2014.  

HOOKS, bell. O olhar oposicional: mulheres negras espectadoras. In: Olhares negros: raça e 

representação. São Paulo: Elefante, 2019.  



Do Olhar Colonizador ao Olhar Negro:  
A Transformação das Representações Femininas Negras no Cinema 
Ana Laura Vasconcelos, Carina Nascimento, Clara Picoloti, Davi Bianchi, 
Isadora Tiritan 

 
Revista Multiplicidade | eISSN 2179-8753 | Volume XIV | Ano XIV | 2025 | Bauru-SP | 18 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2019.  

Medida Provisória. Direção de Lázaro Ramos. Brasil: Globo Filmes, 2022. 

MORAES, Roque; GALIAZZI, Maria do Carmo. Análise textual discursiva. Ijuí: Unijuí, 2011.  

NASCIMENTO, Beatriz. Beatriz Nascimento: texto, trajetórias e pensares. Organização de 

Alex Ratts. São Paulo: UFMG, 2006.  

Ó Paí, Ó. Direção de Monique Gardenberg. Brasil: Buena Vista, 2007.  

Que Horas Ela Volta? Direção de Anna Muylaert. Brasil: Pandora Filmes, 2015. 

The Birth of a Nation (O Nascimento de uma Nação), Direção de D. W. Griffith, 1915. 

VAN DIJK, Teun A. Discurso e poder. São Paulo: Contexto, 2000. 

 


